
Esta obra está bajo una licencia de Creative Commons: 
Reconocimiento - No Comercial - Compartir Igual 4.0 Internacional.

Psíntesis ISSN 3072-7499
Vol. II – 2025

Ensayo

8. Cosmovisión y antropología como
determinantes de la psicología
Worldview and Anthropology as Determinants of Psychology

René Rogelio Smith1

Universidad Adventista del Plata 
Libertador San Martín, Argentina 
renesmith.renesmith@gmail.com

Recibido: 22 de enero de 2025

Aceptado: 29 de julio de 2025

Doi:

Resumen
Este ensayo se enfoca en la antropología basada en un hombre excluido del tiempo. 
En la carencia de recursos, los pensadores modernos se replegaron sobre sí mismos 
en busca de sentido. Pero este exige un tiempo que transcurra, única manera de dise-
ñar una antropología con significado para sostener la psicología. Inconscientemen-
te, las redes antropológicas subyacentes heredadas cargaron con presupuestos de 
cosmovisiones antiguas defectuosas que permanecieron vigentes. El artículo ofrece 
una invitación a observar la fuerza de las cosmovisiones en el modelamiento de la 
antropología y el rol de las presuposiciones que condicionan la imagen de hombre.  
La percepción del tiempo que una cosmovisión detenta es la pieza clave para otorgar 
sentido a la comprensión humana. Así, se exploran las vertientes antiguas que con-
dicionaron la antropología occidental. En particular, se observan las presuposiciones 
del pensamiento hebreo y de la vertiente filosófica griega, cada una en su propio con-
texto de temporalidad. Las fragmentaciones de la imagen humana que marcaron la 
antropología occidental también condicionaron la psicología. A pesar de los replan-
teos históricos, aún hoy se paga el costo por los desfases del pasado.

Palabras claves
Antropología — Tiempo — Cosmovisión — Pensamiento hebreo — Pensamiento 
griego

1 Dr. en Educación; profesor emérito.

https://doi.org/10.56487/5czytg02



 162 | René Rogelio Smith

Psíntesis · ISSN 3072-7499 · 2025 · Vol. II · 161-189

Abstract
This essay focuses on anthropology with a man excluded from time. In the absence 
of resources, modern thinkers turned inward in search of meaning. But meaning re-
quires the passage of time—the only way to shape a meaningful anthropology that 
can support Psychology. Unconsciously, the underlying inherited anthropological 
networks carried assumptions from defective ancient worldviews that have not lost 
their relevance. This article offers an invitation to observe the power of worldviews 
in shaping anthropology and the role of presuppositions that condition the image 
of man. The perception of time held by a worldview is the key element in provid-
ing meaning to human understanding. The essay explores the ancient currents that 
influenced Western anthropology. In particular, it examines the presuppositions of 
Hebrew thought and those of the Greek philosophical tradition. Both are addressed 
here within their own temporal contexts. The fragmentations of the human image 
that marked Western anthropology also shaped Psychology. Despite historical re-
considerations, today we still pay the price for past dislocations.

Keywords
Anthropology — Time — Worldview — Hebrew thought — Greek thought

Introducción

Cualquiera de las ciencias y acciones que abordan a la persona humana 
asume, consciente o inconscientemente, alguna imagen acerca del ser 
humano que la subscribe. A partir de allí, a veces se producen aciertos, 
pero también se instalan errores. En ocasiones, los fundamentos se dispo-
nen como complejos diseños teóricos; en otras, se asumen lineamientos 
prácticos que obvian los estamentos más profundos. Pero están ahí. Y, en 
definitiva, es el mismo hombre quien reflexiona sobre sí mismo, sin posi-
bilidad de saber si las conclusiones lo favorecen o si implican su deterioro. 

¿Qué es el ser humano? Lo estudian los psicólogos, lo persuaden los 
medios, lo llaman los templos, lo venden los mercados… Una trama social 
sostiene la dinámica humana, pero la búsqueda por comprender su natu-
raleza no ha concluido. 

Sobre el misterio humano, muchas veces se ha actuado por ensayo y 
error. Sin embargo, este proceder siempre fue un riesgo. Aunque la urgen-
cia apremie y cuente con el aval social de la emergencia, actuar por ensayo 



8. Cosmovisión y antropología como determinantes de la psicología | 163

Psíntesis · ISSN 3072-7499 · 2025 · Vol. II · 161-189

y error descarta luego a quienes resultaron devastados en los procesos fa-
llidos. Producir desechos humanos que resultan de tanteos y pruebas es 
perversión.

Desde ya, esto es fundamental y medular para el desarrollo del campo 
de la psicología. Entonces, ¿podría decirse que hoy tenemos una mejor 
comprensión de lo humano? La incursión en el campo de la antropolo-
gía adquiere una importancia urgente, dada la complejidad de los de-
safíos contemporáneos. Aunque no es posible abordarlos todos aquí, el 
objetivo consiste en adentrarse en los ámbitos de las cosmovisiones anti-
guas que diseñaron las imágenes del ser humano y observar la vigencia de 
algunos de sus postulados, a fin de capitalizar, en lo posible, sus aciertos 
y señalar la precaución en las reconfiguraciones de riesgo. 

Al inicio de estas reflexiones se seleccionarán algunos ensayos repre-
sentativos que han intentado explicar la condición humana. Este breve 
panorama servirá solo como planteo introductorio. A continuación, se 
propondrá un marco metodológico basado en las presuposiciones que 
emergen de las cosmovisiones, las cuales se sustentan en convicciones y 
creencias. Este enfoque, articulado desde la noción de tiempo que cada 
cosmovisión resguarda, puede abrir un horizonte comprensivo viable. 
Una vez establecidas las bases del estudio, se abordará la naturaleza hu-
mana desde dos cosmovisiones antiguas, aún parcialmente vigentes, con-
siderando su particular percepción del tiempo. Aunque no se recorrerá 
exhaustivamente su desarrollo histórico, su revisión resulta indispensable, 
dado que todavía influyen en la conciencia occidental.

Algunas vetas de este ensayo quedarán abiertas para una exploración 
posterior. 

En tiempos de desconcierto

A lo largo de la historia, cada antropología ofreció la esperanza de re-
velar el misterio humano, pero las distintas concepciones del tiempo en 
que se inscriben generaron variaciones profundas. La psicología se apoya 
en estas perspectivas y también puede ser su promotora. Aunque los mo-
delos tradicionales cambiaron, persisten rasgos antiguos. Las reflexiones 
contemporáneas han ido generando tendencias sin certezas (Reynoso, 



 164 | René Rogelio Smith

Psíntesis · ISSN 3072-7499 · 2025 · Vol. II · 161-189

2015; Sánchez Meca, s. f.). Estas, sujetas a conceptos de tiempos confu-
sos, condenaron el horizonte de la antropología al escepticismo.

En esta condición, Heidegger vio al hombre como arrojado (Geworf-
enheit) al mundo, sin sostén alguno; a la intemperie, sujeto a la nada (Hei-
degger, 2021). Con frecuencia, los aportes de la reflexión solo alcanzaron 
a describir los deterioros humanos, sin contar con los apoyos de cotejo 
para evaluarlos o superarlos. 

El espectro actual es amplio. Biung-Chul Han (n. 1959), por ejemplo, 
centra su análisis en el desgaste que carga el ser humano. Los hombres 
perdieron la experiencia de la temporalidad y se caracterizan por un ago-
tamiento patológico, obsesionados por ser efectivos y producir. Hoy, el 
tiempo de las personas es siempre el mismo: cada momento es idéntico y 
monótono. Ya no conocen el para qué de las cosas. Ya no existe un senti-
do o un significado. El tiempo huye porque nada concluye (Han, 2015). 
Los hombres están cansados (Han,  2012). Las personas andan disgre-
gadas, fragmentadas, desconcentradas, siempre distraídas (Han,  2014). 
Luego se fagocitan a sí mismas. Aunque Han presupone la efectividad de 
algunas medidas de reversión, estas titubean cuando se trata de proveer 
aquello que falta. Y la esperanza se diluye porque caduca el tiempo que 
la despliega. 

Por su parte, Giorgio Agamben (n. 1942), bajo el peso de la realidad 
humana en el infortunio, delinea sus elaboraciones a partir de la “nuda 
vida” (Agamben, 1998). Limitada la antropología a su dimensión bioló-
gica, reflexiona desde la biopolítica y las relaciones de poder. Al ser hu-
mano lo ve privado de dignidad y de derechos. Mientras la biopolítica 
administra la vida desde el Estado, el ejercicio del poder también puede 
suprimirla. La diferencia entre la vida biológica y la vida política se borra, 
mostrando la precariedad y la fragilidad de la condición humana. Al fin, 
la vida queda sometida a la destrucción y a la muerte bajo las condiciones 
del poder que se presupone soberano.2 La muerte no es, entonces, una 
circunstancia biológica, sino, fundamentalmente, política. Considerar 

2	 Michel Foucault lo puntualizó como el biopoder. Se trataría de la administración y gestión de 
la vida y de la muerte de lo humano en su conjunto. Véase Foucault, M. (2008). Historia de la 
sexualidad (vol. 1). Siglo XXI.



8. Cosmovisión y antropología como determinantes de la psicología | 165

Psíntesis · ISSN 3072-7499 · 2025 · Vol. II · 161-189

al hombre como mera vida lo despoja de su contexto cultural, social o 
político. Finalmente, este pasa a ser un residuo que se puede exterminar 
sin que el problema sea jurídicamente reprochable (Agamben,  1998).  
A su vez, el desarrollo del humanismo habría sido, según Agamben, un 
medio para esconder o dilatar el advenimiento de la gestión planetaria de 
la vida. Su antropología enfatiza el deslucimiento del tiempo. Desde este, 
a modo de rebelión, propone la necesidad del regreso a un tipo de tiem-
po sagrado para interceptar las formas de control instaladas durante las 
épocas. Su visión del tiempo incluye la posibilidad de su interrupción y de 
su reconfiguración, abriendo espacio para la transformación. Aunque los 
planteos de Agamben abren una exposición penetrante de la naturaleza 
humana profanada, no alcanzan a delinear una antropología con capaci-
dad reconstituyente. 

Por causa de la misma naturaleza humana, parece difícil fijar los cauces 
legítimos para establecer un proyecto de esperanza que pueda ser valida-
do por el tiempo que esta requiere.

En la Modernidad se consolidaron antropologías influyentes, aunque 
sus raíces se remontan a modelos anteriores. Algunas propusieron una 
cercanía entre humanos y animales; otras se orientaron hacia lo social, 
y otras mantuvieron la relación con lo divino. Así surgieron antropo-
logías basadas en la evolución biológica (Darwin, 2019), social (Marx, 
2022) y teológica (Teilhard de Chardin, 2019), todas nacidas de distintas 
cosmovisiones.

Por su parte, cualquier tipo de evolución presupone un formato de 
tiempo, obligatoriamente implícito en el concepto mismo de evolución 
(pues solo sería posible evolucionar en el tiempo), y que condicionaría a la 
antropología y a las disciplinas afines. Pero, en este caso, se activó un tiem-
po pasado tan remoto que fue imposible hallar las finalidades futuras de 
la vida, salvo por vía de la imaginación. Fue un recurso arbitrario que per-
mitió excluir el tiempo e instalar uno similar paralelo, que no es tiempo. 
Cualquier tiempo, sea cotidiano o de extensión mayor, tiene comienzo 
y fin. Sin embargo, para mantener el tiempo pasado en silencio y asumir 
el tiempo futuro todavía ausente, se simuló un tiempo copiado de aquel 
que estaban negando. Plagio. Ello fue un arbitraje intelectual imaginario.  



 166 | René Rogelio Smith

Psíntesis · ISSN 3072-7499 · 2025 · Vol. II · 161-189

En el vacío abierto, se ideó un tiempo con un pasado y un futuro gratuito, 
sin costos. Sobre él se asentó una antropología para un tiempo descono-
cido. Esta configuración prosperó a la sombra de una presuposición bá-
sica: el progreso indefinido de la Modernidad. Así las ciencias humanas 
permanecieron a la deriva, sin finalidades. (Los fines exigen tiempo; esta  
es su peculiaridad). En este contexto, “… la evolución, la social incluida, no  
tiene esencialmente un propósito, sino que es un proceso azaroso que  
no conduce necesariamente a la humanidad” (Beriain, 2008, p. 31).

En el desconcierto, Beriain (2008) afirma que

la modernidad no tiene otra salida, no tiene más remedio que echar mano de sí 
misma. […] La modernidad es una época históricamente única, “remite sin ex-
cepción a sí misma”, no tiene imágenes previas a las que remitir sus proyectos de 
futuro. (p. 54)

De este modo, marca un rumbo circular, carente de destino. Sobre 
este vacío se sustentaron diversas antropologías. 

Los pensadores de cualquier época no se desempeñaron en soledad. 
La compaginación de una masa crítica de ideas, acertadas o no, siem-
pre les dio sostén. Esta fue producto de sucesivas realimentaciones a las 
que se fueron añadiendo novedades imaginarias, sin poder prever las 
consecuencias. 

Todos los intentos de los ensayos anteriores, y los que le siguieron, 
se sustentaron en presuposiciones derivadas de distintas cosmovisiones.  
El concepto de tiempo siempre estuvo implícito y así se fueron diseñan-
do modos de comprender al hombre. Arendt (1906-1975), por ejemplo, 
se explayó en la condición humana. Buber (1878-1965) planteó una an-
tropología relacional. Scheler (1874-1928) buscó el puesto del hombre 
en el cosmos. Freud escudriñó aquello que permanece oculto. Nietzsche 
(1844-1900) trató de diseñar al superhombre. El espiritismo moderno 
alojó al ser humano en el misterio. Durante la Edad Media lo santifica-
ron y lo demonizaron al mismo tiempo. Los griegos antiguos le negaron 
el tiempo y el espacio. Pero hubo mucho más. ¿Fueron válidas todas las 
propuestas? Las antropologías no surgieron como fenómenos originales e 



8. Cosmovisión y antropología como determinantes de la psicología | 167

Psíntesis · ISSN 3072-7499 · 2025 · Vol. II · 161-189

impolutos. Fueron herederas de construcciones anteriores. Muchas veces 
dejaron a las personas a la deriva. 

A pesar de las variaciones, también se fueron vislumbrando basamen-
tos oportunos de los cuales se sirvieron la psicología y sus disciplinas 
afines. Pero la incertidumbre prevalece. Los humanos hemos cargado a 
este ser, sin saber con certeza si se trata del ser humano o no. Y es una 
audacia temeraria intervenir sobre la persona para atender sus necesida-
des, sin conocer sus peculiaridades. Los cabildeos antropológicos siguen. 
Muchas de las incertidumbres actuales se generaron en las cosmovisiones 
antiguas, hoy todavía vigentes.

La cosmovisión como ámbito 
de búsqueda

Esta sección funciona como un paréntesis necesario, ya que sustenta 
el desarrollo posterior del ensayo. Frente a la diversidad de antropologías 
actuales y la búsqueda de una plataforma antropológica válida para la psi-
cología, se destaca el papel de las presuposiciones originadas en las cosmo-
visiones. También será clave considerar las convicciones y creencias que 
las sostienen (véase el anexo). Aunque estos elementos actúan de forma 
integrada, se presentarán por separado con fines didácticos.

Las presuposiciones

Las presuposiciones son afirmaciones axiomáticas que se dan por cier-
tas y que proveen los puntos de anclaje para la reflexión. Se trata de premi-
sas iniciales preteóricas (Kerbs, 2014) que proporcionan direccionalidad 
a la antropología. Estos formatos del conocimiento prerreflexivo actúan 
como telón de fondo de la psicología en particular. Siempre llevan una 
concepción de tiempo implícita.

Las presuposiciones aparecen justamente en el limbo que se sitúa en-
tre el nivel no consciente del acto mental y el nivel percibido; en este últi-
mo, las personas son conscientes de la reflexión que opera. 

Son postulados implícitos que se dan por sentado, sin que sean ne-
cesariamente expresados. Si alguien, por ejemplo, plantea la posibilidad 
de recuperación de una persona con un trastorno mental, presupone 



 168 | René Rogelio Smith

Psíntesis · ISSN 3072-7499 · 2025 · Vol. II · 161-189

la existencia de un ser humano tipo, en estado saludable. Se trata de un 
conocimiento naturalizado para quien lo posee, aun sin necesidad de 
verbalizarlo. 

Las presuposiciones emergen de un denso entramado cognitivo infra-
consciente: la cosmovisión.

La cosmovisión

Si las presuposiciones derivan de la cosmovisión, ¿qué es esta? Dilthey 
(1833-1911) fue uno de los primeros en incorporar este concepto a las 
disciplinas humanas. La entendió como una captación abarcadora de la 
realidad que se configura en relación con la cultura, la historia y la ex-
periencia personal. Con su concepción de tiempo, enfatizó la experien-
cia vivida, la historicidad y los vínculos entre pasado, presente y futuro 
(Dilthey, 2008).

La cosmovisión es un complejo sistema de sentidos, entretejido con 
saberes, ideas, valores y emociones, propio de las personas y de los gru-
pos humanos, permeado por un concepto de tiempo imperceptible, pero 
siempre implícito. Opera también en el plano no percibido. Su concepto 
es tan dominante que, con frecuencia, se la vincula con las demás instan-
cias del nivel no percibido, como una totalidad sin distinciones. 

La cosmovisión es provocativa y condiciona las presuposiciones que 
luego concretan el pensamiento consciente. Pero su montaje tiene raí-
ces profundas que escapan de la lucidez racional. Así, “…  nos gobierna 
la inercia de una serie de procesos cósmicos, históricos y culturales que 
nos dominan, y que apenas dejan una reducida capacidad de maniobra” 
(Serna Arango, 2009, p. 123). Se trata de una visión omnicomprensiva de 
la realidad que ordena (y a veces desordena) los conceptos fundamenta-
les y las categorías maestras de la inteligibilidad que subyacen a la razón.  
Es anterior a la razón. Aunque todos pretendemos hacer una lectura re-
alista y racional de cuanto existe, no somos conscientes de que nuestras 
percepciones de la vastedad existente están supeditadas a la interpreta-
ción. Esto provoca que las reflexiones racionales, filosóficas, tan diligen-
temente desarrolladas a lo largo de los siglos, tengan menor trascendencia 
que la cosmovisión que la sustenta, ya que son su resultado.



8. Cosmovisión y antropología como determinantes de la psicología | 169

Psíntesis · ISSN 3072-7499 · 2025 · Vol. II · 161-189

En este trayecto, los procesos mentales intentan responder las gran-
des preguntas existenciales y explicar, a su modo, la condición humana. 
Su constitución es dinámica, tanto que se autoimpulsa mientras procura 
afirmar sus contenidos dentro de ella misma. La cosmovisión se defiende 
a sí misma y argumenta a su favor para mantener la coherencia interna. 
Los elementos espurios que también la componen generan una tensión 
permanente. De este modo, opera mediante un ejercicio no conscien-
te que pretende neutralizar las contradicciones, manteniéndose activa a 
través de estructuras lógicas que ella misma produce. Por eso, su validez 
no es necesariamente racional (Dobelli, 2012). Incluso puede estar con-
formada por elementos ridículos.3 Funciona según una lógica en la cual 
fuimos domesticados, que no es precisamente razonada. Aunque no esté 
sistematizada metódica ni racionalmente, la cosmovisión sistematiza y 
condiciona el razonamiento. Así constituye un sistema de comprensión 
ordenador (o des-ordenador) integrado por narraciones globales supra-
humanas (aunque de origen humano), aun cuando seamos  extremada-
mente rigurosos con los procesos del pensamiento. Por esta razón, la 
antropología que sustenta a la psicología (nivel percibido, consciente) de-
bería incluir, hasta donde sea posible, las raíces del nivel no percibido de  
las operaciones mentales. 

Por su parte, la cosmovisión es un legado obligatorio del nivel infra-
consciente, fruto de la necesidad humana que procura encontrar sentido 
para todo. Aunque no nos proponemos “tener” una cosmovisión, todos 
tenemos una. O, más bien, ella es quien nos tiene a nosotros; nos sustenta 
aun siendo de nuestra propia creación. Por eso no siempre indica el cami-
no “correcto” de la reflexión, sino solamente por dónde pensar. 

La percepción del tiempo está entretejida con todos los elementos de 
la cosmovisión y expresa los recorridos temporales que señalan el origen y 
el destino de todas las cosas.

3	 En el ámbito de la psicología, es conocida una narración que se despliega en un consultorio. 
Un paciente con desequilibrio mental visita a su psiquiatra. Mientras transcurre la entrevista, el 
paciente chasquea sin parar los dedos. El médico le pregunta: “¿Por qué hace ese chasquido?”, a 
lo que el paciente responde: “Es para ahuyentar a los leones”. El profesional replica: “Pero no hay 
leones aquí…”. Satisfecho, el paciente contesta: “¿Vio que funciona?”



 170 | René Rogelio Smith

Psíntesis · ISSN 3072-7499 · 2025 · Vol. II · 161-189

Convicciones y creencias

Tanto las presuposiciones como la cosmovisión se alimentan de es-
pacios más profundos, también escondidos en el nivel no consciente: las 
convicciones y las creencias (véase el anexo).4 

Las convicciones son exigencias no conscientes que se consolidan a 
través de experiencias significativas en contextos temporales y se mantie-
nen con firmeza. Constituyen estados más bien rigurosos, hondamente 
ligados a la identidad y a los principios de las personas, que se reafirman 
constantemente. Configuran un atlas de explicaciones verdaderas y falsas 
que el pensador no distingue y que sostienen a la cosmovisión. 

Por su parte, las creencias hacen referencia a lo que es considerado 
real o verdadero, sin necesidad de una evidencia empírica o lógica. Por 
lo general, se adquieren en los procesos de socialización —en la familia, 
la escuela, la iglesia, los medios—. Aunque pueden modificarse parcial-
mente con nuevas experiencias o informaciones, se basan en postulados 
no demostrables. En este estrato se gestan, sin embargo, las estructuras 
significativas básicas desde las cuales procesamos el conocimiento. Allí 
nacen, entre otros, los conceptos primordiales referidos al ser humano. 
Suelen expresarse con fórmulas como “estoy seguro de que” o “creo en”. 

Las creencias pueden agruparse en tres ámbitos fundamentales: la di-
vinidad, el cosmos y el ser humano.5 Presentes en toda cultura y ligadas a 
percepciones temporales propias, estas áreas se entrelazan formando un 
entramado de certezas y ficciones difícil de distinguir. Las creencias sobre 
lo divino, incluso en contextos ateos, son centrales; las del cosmos sostie-
nen la conciencia del tiempo; las del ser humano se construyen desde la 
autopercepción y el entorno social. Estas dimensiones se articulan me-
diante los sentidos, las emociones, las representaciones comunitarias y las 
ficciones, impactando directamente en la búsqueda de sentido.6

4	 Véase “Conviction” y “Belief ”, en Zalta, E. N. (ed.). (s. f.). Stanford encyclopedia of philosophy [en 
línea]. Metaphysics Research La.

5	 Véase Kerbs, R. (2014). El problema de la identidad bíblica del cristianismo. Adventus, Editorial 
Universitaria Iberoamericana, p. 35.

6	 Véase Kerbs, R. (2023). Deconstrucción de la teología cristiana II (tomo A). Editorial Universi-
dad Adventista del Plata, p. 19.



8. Cosmovisión y antropología como determinantes de la psicología | 171

Psíntesis · ISSN 3072-7499 · 2025 · Vol. II · 161-189

Recapitulando, el conjunto de creencias acerca de Dios, del cosmos y 
del hombre establecen las bases primordiales de los procesos mentales. 
Estas creencias, condicionadas por la percepción de tiempo, fundan la 
antropología. Así, independientemente de cualquier aparato de control 
externo —excepto el de la sociedad que las vigila—, las creencias se orga-
nizan como un conjunto de convicciones que van configurando una visión 
general, un entramado denso y complejo que alimenta a la cosmovisión, 
de la cual luego se desprenden las presuposiciones. Esta última instancia 
sostiene el conocimiento que luego se procesa de manera consciente. Sin 
embargo, como dichos postulados previos combinan inconscientemente 
verdades y falsedades, generan tramas tanto válidas como inválidas, sin 
capacidad de diferenciarlas. 

El núcleo duro de toda esta trama no racional es siempre la cosmovi-
sión, con elementos considerados saludables y con errores que se filtran 
en el proceso de quien piensa, sin advertirlos. La antropología no tiene 
otro asidero fuera de la cosmovisión. Entonces surge la pregunta: ¿cómo 
establecer la seguridad de la reflexión sobre el ser humano? El nivel no 
percibido es tan incisivo, misterioso y traicionero que siempre recurre a 
sí mismo para sostenerse. Dicho de otra manera, la cosmovisión genera 
justificaciones propias para legitimarse. Esto parece configurar un círcu-
lo vicioso que nada aporta o, en todo caso, promueve mayor confusión. 
Aquí estamos en los límites del conocimiento, no podemos ir más atrás ni 
más lejos. ¿Existe algún recurso para zanjar este problema?

El tiempo como recurso 
de validación 

En su peculiar condición, todas las cosmovisiones tienen las mismas 
posibilidades de validez. Todas se defienden a sí mismas y utilizan sus pro-
pios recursos para sostenerse. En ese sentido, ningún pensador puede asu-
mir la neutralidad para examinar su cosmovisión o para compararla con 
otras. Tampoco existe un régimen cognitivo humano supremo desde el 
cual juzgar. Siempre que consideramos alguna otra cosmovisión, la inter-
pretamos, indefectiblemente, desde la nuestra. ¿Existe, entonces, alguna 
posibilidad de hallar una cosmovisión segura? 



 172 | René Rogelio Smith

Psíntesis · ISSN 3072-7499 · 2025 · Vol. II · 161-189

Como ya se señaló, toda cosmovisión siempre está atravesada por una 
concepción de tiempo; este la permea. La idea de tiempo siempre queda 
tan instalada y oculta como todos los demás componentes de la cosmovi-
sión. “Si asumimos el tiempo como tiempo lineal o plural, como tiempo 
sucesivo o simultáneo, como tiempo abstracto o concreto, la construc-
ción del mundo no sería la misma” (Serna Arango, 2009, p. 21). El tiem-
po es cómplice de las cosmovisiones. La manera de entender el tiempo 
ofrece un tipo de interpretación que el aparato oculto gestiona en el nivel 
no percibido. De no ser así, todos los contenidos profundos del discer-
nimiento se reducirían a abstracciones inútiles. El tiempo es la carretera 
del pensamiento; sin él, la reflexión carecería de sentido. De allí que la 
nihilización del tiempo implique también la nihilización de la realidad, 
la pérdida de orientación y el vaciamiento antropológico. El concepto 
de tiempo que forma parte de las cosmovisiones las impregna y marca 
la distinción. “… Cada cultura es ante todo una experiencia de tiempo…” 
(Agamben, 2007, p. 131). No hay antropología sin tiempo, salvo que se 
excluya al hombre.

La percepción del tiempo futuro puede, a su vez, constituirse en prue-
ba de consistencia. Esto parece extraño, dado que el futuro siempre está 
ausente. Pero, de manera invariable, cualquier cosmovisión tiene proyec-
ción temporal venidera sobre construcciones sensiblemente ausentes. 
Pensar el porvenir implica siempre previsiones (o predicciones) implíci-
tas en las cosmovisiones. Aquella que puede penetrar el futuro con tal 
precisión que, llegado el momento previsto, concluya en cumplimiento, 
incrementa su nivel de sustentabilidad.7 Observar los acontecimientos 
previamente anunciados y luego confirmados legitima una cosmovisión 
como fundamento seguro. La profecía —la anticipación— que luego se 
cumple en el tiempo promueve el vigor de tal cosmovisión. Una cosmovi-
sión que tiene un compromiso con el futuro, con previsiones de cualquier 
índole que se verifican, es altamente confiable porque sustenta el conjun-
to de los demás elementos que la componen, incluida la antropología. 

7	 Si, por ejemplo, el fin del mundo que los mayas profetizaron para el año 2012 se hubiese con-
cretado, sería un indicio de aval para las demás creencias mayas porque el tiempo las atraviesa a 
todas.



8. Cosmovisión y antropología como determinantes de la psicología | 173

Psíntesis · ISSN 3072-7499 · 2025 · Vol. II · 161-189

Por otra parte, cuando el cumplimiento de las anticipaciones fracasa, 
cualquiera sea la trama, esa cosmovisión es falsa. La conexión de los re-
latos anticipados y cumplidos interesa como matriz de legitimación de la 
cosmovisión. Este aspecto temporal brinda seguridad para avanzar con  
la desmitificación de los procesos históricamente acumulados sobre la 
comprensión del ser humano.8

Lo planteado hasta aquí nos conduce a revisar las raíces de nuestra cul-
tura, marcada por dos cosmovisiones antiguas notables que configuraron 
el derrotero del pensamiento occidental: la perspectiva hebrea antigua y 
la griega. “Hebraísmo y helenismo: entre estos dos puntos de influencia se 
mueve nuestro mundo” (Beriain, 2000, p. 143).

Las raíces lejanas del pensamiento occidental modelaron nuestro 
presente. Sus hebras principales se mantuvieron, a pesar de las muchas 
formas que las modificaron, ajustaron y reconfiguraron. Pero sus cosmo-
visiones sostuvieron concepciones del tiempo distintas.

El hombre del tiempo y las 
cosmovisiones antiguas

Si la percepción del tiempo orienta la legitimidad o la invalidez de 
las cosmovisiones e incide en la imagen de hombre, conviene considerar 
brevemente las vertientes que aún mantienen vigencia en Occidente: la 
cosmovisión hebrea y la griega. Dado que existen extensos tratados aca-
démicos sobre ambas, lo que sigue rescatará únicamente aquello que in-
teresa aquí.

Es importante recordar que la percepción de la temporalidad hebrea 
no fue asumida como una construcción humana.9 Los fundamentos an-
tropológicos tampoco fueron confecciones de la razón, aunque la razón 
los acogió a partir de la revelación. Luego generó una filosofía propia y 

8	 Se amplía esta reflexión en Falconier, M. (2004). “La cosmovisión bíblica y su elemento predic-
tivo como referente orientador de la reflexión pedagógica”, Enfoques, 16, 127-140.

9	 Estudios profundos procuraron detectar los antecedentes históricos del tiempo hebreo. Al no 
hallarlo, queda por admitir que no se estableció por iniciativa humana. Véase Bacciocchi, S. 
(1977). From Sabbath to Sunday: A historical investigation of the rise of Sunday observance in 
early Christianity. The Pontifical Gregorian University Press.



 174 | René Rogelio Smith

Psíntesis · ISSN 3072-7499 · 2025 · Vol. II · 161-189

una imagen del ser humano coherente con un tiempo revelado. Por su 
parte, la temporalidad griega fue acomodada fuera del tiempo. Este fue 
negado para poder dar curso a la razón abstracta que supuestamente aten-
dería al hombre.

También resulta necesario reconocer dos notas distintivas referidas 
al hombre mismo y su tiempo desde la cosmovisión hebrea en compara-
ción con la griega. La primera lo entendió como una unidad indisoluble, 
sin fragmentaciones posibles, que se desplaza en el tiempo. Además, lo 
concibió siempre como un ser relacional, que requiere tiempo para man-
tener sus vínculos. La perspectiva griega, en cambio, ansiosa por resol-
ver el enigma humano y en diálogo con la mitología vigente, disoció la 
naturaleza del hombre. De los diversos ensayos, prevaleció un dualismo 
antropológico que separó al hombre en cuerpo y alma. Asimismo, bajo 
los procesos de abstracción que luego impuso la filosofía, el ser humano 
permaneció en soledad.

Estas peculiaridades marcaron, entre otros aspectos, las antropologías 
propias de Occidente derivadas de ambas cosmovisiones.

Desde la cosmovisión hebrea

Anudamos aquí con la antigüedad remota. A partir de la cosmovisión 
hebrea monoteísta, Dios, como creador y sustentador de toda la reali-
dad, no estuvo sujeto a construcciones sociales. Tampoco lo estuvieron 
el concepto acerca del cosmos ni el sentido del hombre. Los tres ámbi-
tos —Dios, cosmos y hombre—  estuvieron entrelazados. La relación del 
hombre con Dios fue firme desde el momento de su origen: Dios lo crea 
a partir de los elementos del cosmos. Luego, el vínculo del hombre con 
el cosmos se afianzó cuando este asumió la tarea de cuidar la naturaleza.  
Finalmente, el nexo del hombre con el prójimo se concretó cuando se 
unió en amor con su semejante.10 Los vínculos fueron entendidos en un 
contexto temporal. Por su parte, el tiempo que transcurre fue considerado 
un ordenador físico y metafísico que debía permitir los vínculos del bien. 

10	 Génesis 1 y 2.



8. Cosmovisión y antropología como determinantes de la psicología | 175

Psíntesis · ISSN 3072-7499 · 2025 · Vol. II · 161-189

Siguiendo el relato de Moisés en el Pentateuco, la percepción del 
tiempo comulga con los eventos de la creación. El tiempo comienza con 
los orígenes. El origen implica tiempo. Este es el punto clave que muchas 
cosmovisiones pasan por alto: sin origen no hay tiempo; tampoco habría 
tiempo para pensar el tiempo. Nada podría existir, ni siquiera una persona 
que, para pensar el tiempo, debe transcurrir temporalmente. Desde esta 
mirada, es arrogancia negar un tiempo que, sin embargo, se usa para ne-
garlo. Por eso, desde la perspectiva hebrea, también es perverso negar la 
creación y usufructuar el tiempo creado para refutarla. Si el ser humano 
fuera abordado sin tiempo, quedaría acorralado en un campo de litigio, 
sin esperanza, porque esta solo es posible cuando se percibe un tiempo 
durante el cual una expectativa se cumple.

Para la mente hebrea, la acción creadora de Dios originó a las personas 
en el tiempo. Por eso es necesario considerar al ser humano en el marco 
de la duración intencionada, mientras fueron apareciendo las definicio-
nes de la creación en el transcurso de siete días. Su estructura original y 
firme se basa en una secuencia de siete etapas creadas y ordenadas de tal 
manera que los sucesivos eventos de la vida en surgimiento fuesen legal-
mente posibles. Para que el tiempo se mantuviera seguro en el marco de 
un Dios creador, la semana concluyó con la creación de un epílogo tem-
poral, la séptima etapa, en memoria del creador de las etapas anteriores. 
Con esta semana inicial de siete días quedó establecida la unidad histórica 
fundamental, incluida la creación del ser humano. Este compendio final 
cohesionó todo y remite al Creador, quien hizo que el tiempo comience, 
transcurra y se consolide en el séptimo día para el descanso.11 Desde allí, 
el sábado debió ser atendido en el tiempo y no fuera de él, en todas las 
semanas hasta el presente. Solo la semana completa es tiempo. Esta pecu-
liaridad no es negociable. Evitar uno de sus días o intercambiarlos impli-
caría la banalización del ser humano, porque este transcurre en el tiempo. 
Sin la fundación del sábado como tiempo, caducan todas las fundaciones 
de los tramos previos, incluida la creación del hombre. Esta singularidad 
condiciona la antropología.

11	 Génesis 2:1, 2; Éxodo 20:8-11.



 176 | René Rogelio Smith

Psíntesis · ISSN 3072-7499 · 2025 · Vol. II · 161-189

El hebreo entendió que el transcurrir del tiempo es una creación con-
tinuada que va apareciendo. No existe el día de mañana, sino únicamente 
cuando Dios lo crea. Cuando una semana concluye, no se repiten sus días 
en la siguiente. En este marco, los días que siguen son nuevas creacio-
nes temporales en las que todo lo creado se despliega como un gran bien.  
En él no hay reiteraciones ni superposiciones, porque atrofiarían la crea-
tividad que cada nuevo día trae. También atrofiarían al hombre, su salud 
emocional, física y espiritual. Tampoco existe el próximo sábado, sino 
solamente cuando los inexorables estatutos de la sucesión lo hacen apa-
recer. Por eso, para los hebreos, la semana que va de domingo a sábado 
no puede ser alterada. Quitarle un tramo a esa continuidad (por ejemplo, 
eliminar o ignorar el séptimo día de la semana) la desarticula, destruye la 
conciencia acerca de Dios, desmantela la percepción del cosmos y anula al 
hombre.12 Una antropología fuera de este contexto, separada del tiempo, 
es atrevimiento que la licúa y la vuelve inútil. Si este último tramo crea-
do, el sábado, se altera, destruye la concepción de tiempo y se dispersa la 
temporalidad del hombre. Luego, el ser humano sería nada. Este enfoque, 
históricamente descuidado, puede relacionarse con una psicología que no 
consigue instalar la esperanza que requiere el tiempo que se le niega. Des-
cubrir el tiempo es una dimensión terapéutica. 

El sábado no es un feriado semanal, sino el que actualiza la realidad a 
partir de un Dios que crea. Este verifica y fortalece los tres grandes víncu-
los relacionales —Dios, hombre y cosmos— y les da sentido.13 Para el he-
breo, el incumplimiento de la observancia del sábado como reposo deriva 
en una metafísica perdida y en una psicología defectuosa para nuestros 
tiempos. 

Conservando el tiempo, los hebreos también conservaron sus oríge-
nes. Los politeístas lo perdieron.14 Una vez instalado el infortunio, a pesar 
de la desdicha, los hebreos anticiparon la extinción del mal desde la 

12	 Véase White, E. (2018). El conflicto de los siglos. ACES, p. 491.
13	 Véanse los tres ámbitos presentes en el cuarto mandamiento de la ley hebrea en Éxodo 20:8-11.
14	 Véase Berdiaev, N. (1979). El sentido de la historia. Ediciones Encuentro, cap. 5.



8. Cosmovisión y antropología como determinantes de la psicología | 177

Psíntesis · ISSN 3072-7499 · 2025 · Vol. II · 161-189

temporalidad, nunca fuera de ella. Y eso fue posible porque conservaron 
el tiempo que la esperanza exige. Esto también es terapéutico.

Cuando se admite la persistencia del tiempo que acompaña a la crea-
ción, cobra sentido el tiempo profético que permea la cosmovisión hebrea 
y la vuelve creíble. Las anticipaciones proféticas cumplidas certifican la 
validez del tiempo y todo lo que de él depende. Las previsiones hebreas 
se cumplieron y siguen cumpliéndose.15 Este hecho habilita la confianza 
en esta cosmovisión y en la antropología que sustenta. Que el tiempo sea 
es la fuente de seguridad de la cosmovisión hebrea. Solo allí se vislumbra 
la esperanza temporalizada. De allí que, como metáfora de comprensión, 
con frecuencia se caracterizó al tiempo hebreo como un recorrido lineal. 
Esta es solo una analogía que lo representa.

Desde la narración bíblica, originalmente, todos los pueblos antiguos 
compartían certezas comunes acerca del inicio de la humanidad, al igual 
que el pueblo que luego se llamó “hebreo”. Con el tiempo, las cosmovisio-
nes se diversificaron y algunos grupos se apartaron de ese tronco común.16 
Entre ellos destacaron los precursores de la cultura griega, que, integran-
do elementos de otras tradiciones, fueron configurando una cosmovisión 
propia desde los siglos viii  y vii  a. C.

Desde la cosmovisión griega

Con la ruptura del orden semanal, las nuevas cosmovisiones fueron 
derrocando el tiempo. También se transformó la comprensión de la natu-
raleza humana. Luego se perdió la esperanza que prevé la eliminación del 
mal. La esperanza, que es futuro direccionado, nunca puede concretarse 
cuando el tiempo fenece. 

Con el paso de los siglos, cuando aparecieron los pueblos de los cua-
les procedieron los griegos, la distancia con los orígenes creados era ya 
considerable. La historia de la creación había caído en el olvido. Cuando 
una parte de la sociedad humana se desvincula del Creador y del tiempo 
creado, imperceptiblemente genera otro tiempo que no es tiempo. Esta 

15	 Véanse los escritos de los profetas hebreos, tales como Daniel, Jeremías, San Juan, etc.
16	 Génesis 6:1, 2, 5.



 178 | René Rogelio Smith

Psíntesis · ISSN 3072-7499 · 2025 · Vol. II · 161-189

circunstancia desencadena peregrinaciones de búsqueda que reconfigu-
ran las cosmovisiones y generan otras imágenes del ser humano. Esto fue 
particularmente visible en las travesías de la especulación, aun antes de la 
cultura que luego se consolidó como griega.

Mucho se ha tratado acerca de la constitución y el desarrollo del pen-
samiento griego. Pero es necesario puntualizar que lo que la Modernidad 
creyó como un avance evolutivo de la humanidad, gestado por los griegos, 
solo fue la sistematización de una parte de los aciertos originales, fuerte-
mente entretejida con su degradación. Al perder los formatos temporales 
iniciales, perdieron todo.

La percepción del tiempo griego no tiene comienzo ni persigue finali-
dades. Para ellos, nada hay creado ni originado que permita que el tiempo 
sea. Luego, su formato circular de las edades, sin principio ni fin, fue una 
ficción creída salvífica para un hombre disperso.17 En su cosmovisión, el 
mal siempre fue. Distintas formas religiosas míticas18 y también filosófi-
cas19 procuraron rescatar al ser humano perdido, proponiendo grandes 
ciclos que debían conjurar el mal, pero tratando de escapar del tiempo. 
Para salvarlo, imaginaron duraciones siderales instaladas en el cosmos que 
permitirían la desaparición de la maldad acumulada y la dispersión de los 
descartes temporales que la materia habría generado. 

Fue “una manera de conjurar el pánico que infunde el devenir” (Serna 
Arango, 2009, p. 80). Pero, para que el tiempo no se extinguiera, lo ha-
cían regresar periódicamente como un retorno eterno. Solo así, supues-
tamente, se podía comenzar de nuevo (Garrido, 2022), aunque sin cam-
biar nada. La leyenda de Sísifo lo ilustra.20 Sin embargo, el tiempo cíclico  

17	 Eliade afirma que en las culturas antiguas el tiempo profano se cargaba de significado cuan-
do se fusionaba con un tiempo mítico inalterable. De este modo, se accedía, supuestamente, 
a un tiempo trascendente que ofrecería sentido al presente, pero aboliendo el tiempo vivido, 
para acceder a un ámbito de seguridad metafísica (Eliade, M. [2000]. El mito del eterno retorno.  
Siglo XXI, pp. 41-55 y 90-91).

18	 Véase, por ejemplo, Eidinow, E., y Kindt, J. (2023). The Oxford handbook of Greek and Roman 
mythology. Oxford University Press.

19	 Platón y otros filósofos antiguos suscribieron a estos planteos.
20	 Sísifo, personaje mítico de la leyenda griega, fue condenado por los dioses a empujar una gran 

piedra hasta la cumbre de una montaña. Cada vez que llegaba a destino, la piedra rodaba hacia 



8. Cosmovisión y antropología como determinantes de la psicología | 179

Psíntesis · ISSN 3072-7499 · 2025 · Vol. II · 161-189

nunca resuelve el mal: este permanece y se prolonga indefinidamente por 
la eternidad. Y es que un nuevo ciclo no expulsa la naturaleza del mal. 
“La concepción griega del tiempo según la cual los acontecimientos se 
repiten de forma circular impide crear un punto de referencia central 
desde el cual entender el pasado histórico y orientar el futuro” (Beriain, 
2008, p. 42).

Habían entendido que el tiempo del hombre transcurre en la realidad 
sensible y que comulga con el mal, el cuerpo humano incluido. Luego, 
para sobrevivir al enigma antropológico, dicotomizaron al hombre para 
acomodar en él el bien sin tiempo y el mal sujeto al tiempo. Así, perdieron 
al hombre real y crearon una ficción antropológica. Se ilusionaron con 
que la supresión del tiempo vendría en auxilio del ser humano. En el mar-
co de la cosmovisión griega, al ser había que eximirlo del tiempo y situarlo 
en la dimensión atemporal, inmutable, abstracta. Esto promovería una 
especie de estabilidad ante la incertidumbre. Pero se desentendieron de 
las personas que viven (Kerbs, 2014).

Perdido el tiempo creado, la metafísica fue quedando en manos de 
unos pocos pensadores, mientras que la masa social quedaba a la deriva. 
Por su parte, el modelo hebreo había abierto la metafísica para todos. 

Las dos cosmovisiones en cuestión nunca fueron coincidentes, aun-
que los filósofos intentaron compatibilizarlas durante la Edad Media. 
Pero el entrelazamiento provocó una hibridación por la cual todavía 
pagamos tributo. A modo de ejemplo, considérese la consolidación del 
antiguo mito de la inmortalidad del alma, reacomodado en la teología 
medieval.

La cosmovisión hebrea exigió el concepto de tiempo. La griega lo re-
chazó, incluyendo a las personas. La hebrea vinculó a todos los seres entre 
sí. La griega los separó y dispuso por encima una superestructura abstrac-
ta, atemporal: el ser. Este los eximió de un Dios creador y los habilitó a 
descomprometerse con el ser humano temporal que sufre y para quien no 
tenían solución. Los hebreos, que asumieron el tiempo, proyectaron un 

el valle, razón por la cual Sísifo tenía que empujarla nuevamente hacia las alturas. Así transcurría 
su interminable tiempo.



 180 | René Rogelio Smith

Psíntesis · ISSN 3072-7499 · 2025 · Vol. II · 161-189

futuro de redención. Los griegos no pudieron, salvo mediante los supues-
tos procesos de reencarnación que imaginaron salvíficos.21

El concepto de tiempo desnaturalizado desarticula los tres grandes ám-
bitos de la cosmovisión. El tiempo que niega a Dios y al cosmos también 
extingue al hombre. En la siguiente sección, se presentará al hombre en 
conjunción con los tres grandes ámbitos de la cosmovisión: primero desde 
la percepción hebrea monoteísta y luego desde la cosmovisión griega.

Hombre relacional y tiempo

Desde la cosmovisión hebrea, el amor y el libre albedrío —ambos ins-
critos en la temporalidad— fueron los ejes reguladores del bien humano, 
siempre relacional y jerárquico. La transgresión alteró este orden: el amor 
perdió su capacidad de cohesión, la libertad fue dañada y el ser huma-
no quedó relegado al ámbito del mal, ajeno a toda ley.22 El olvido de los 
orígenes distorsionó la concepción del tiempo y la razón fue desbordada 
por la inestabilidad y las incongruencias. Ante la falta de explicaciones, 
surgieron mitos sociales que llenaron los vacíos. Algunos mantuvieron 
el monoteísmo hebreo centrado en el Dios creador y en un tiempo que 
transcurre; otros derivaron hacia un politeísmo creciente, sostenido por 
una percepción confusa del tiempo.23 El viraje del monoteísmo al politeís-
mo fue gradual. También lo fue el deterioro social, hasta el punto de que 
ni siquiera hubo conciencia histórica capaz de registrarlo. Solo algunas 
leyendas antiguas evidenciaron un monoteísmo y su tiempo, retenido en 
la lejana memoria colectiva.24

En esta condición, la ilusión social fue generando ficciones, realimen-
tadas con nuevos mitos que, además, velaron por la permanencia de los 

21	 Hay ampliaciones de estos temas en Smith, R., y Falconier, M. (2017). Filosofía de la educación 
en tiempos de búsqueda. Publicaciones Universidad de Montemorelos. 

22	 Véase el relato bíblico en Génesis 3. También resulta esclarecedora la reseña de White, E. (1997). 
Historia de los patriarcas y profetas. Asociación Casa Editora Sudamericana.

23	 Génesis 6:1-5.
24	 Véanse las evidencias en la cultura sumeria, egipcia, china, entre otras. Generalmente, los autores 

presuponen, sin evidencias claras, un giro del politeísmo hacia el monoteísmo. Pero la historia 
hebrea registra un proceso inverso. Véase, por ejemplo, Smith, M. S. (2002). The early history of 
God. Eerdmans Publishing.



8. Cosmovisión y antropología como determinantes de la psicología | 181

Psíntesis · ISSN 3072-7499 · 2025 · Vol. II · 161-189

ya existentes.25 Mientras los hebreos y sus antepasados comprendieron 
el tiempo desde el infortunio, las sociedades griegas y sus ancestros no 
pudieron comprender ese tiempo roto. Tampoco lograron captar el sin-
sentido de la interrupción del tiempo personal que impone la muerte, ni 
el recorrido doloroso que le precede.

El concepto de tiempo les resultó opresivo. Vieron al mal transcurrir 
en el tiempo. Creyeron que el tiempo se caracteriza por el suceder del 
mal. Este fue asumido como adversidad vinculada con la materia, supues-
tamente mala por naturaleza (posición opuesta a la de los hebreos). Para 
expulsar el mal, expulsaron el tiempo con el propósito de evitar las pertur-
baciones. No sabían que el tiempo es propiedad del bien y que había sido 
creado antes de la interrupción del mal. Aparecido el mal, este se desplazó 
en el mismo tiempo del bien porque no hubo otro. Desbaratada la con-
cepción del tiempo creado, se disolvió definitivamente la conciencia de 
un Dios creador. La semana de la creación quedó silenciada. 

Ahora buscaron eliminar la tan temible contingencia en soledad. Así 
simularon, incluso, la historia de la creación. Su originalidad consistió 
en invertirla; ya no fue Dios quien creó a los hombres, sino los hombres 
quienes que crearon a sus dioses. En ese contexto fue originándose una 
metafísica fragmentada. El orden jerárquico y de mutua dependencia re-
lacional se rompió. La naturaleza humana pasó a condiciones ajenas a su 
propia existencia. Permanecieron el sufrimiento, la escasez, la ansiedad y 
el miedo.

El sosegado vaciamiento del ámbito de la divinidad excluyó al Dios 
del tiempo. Aunque su tiempo no se altera por arbitraje humano, en las 
conciencias dejó un espacio vacío. Pero las personas no resisten una divi-
nidad ausente.26 “… Existe una estructura antropológica que hace que el 
hombre pueda ser un ser religioso” (Gauchet, 2007, p. 31). La condición 
relacional lo exige. Si falta, la fantasía la crea. Así aparecieron deidades 
sustitutas, extraídas del cosmos (Buber, 2020) (véase la figura 1, fase B). 

25	 El fenómeno de la creación de mitos no se restringe a la antigüedad, continúa en nuestros tiem-
pos con tanta ingenuidad como lo fue en la antigüedad. Véase, por ejemplo, Kirk, G. S. (1970). 
Myth: Its meaning and functions in ancient and other cultures. University of California Press.

26	 Véase Scheler, M. (1929). Philosophische Weltanschauung. Friedrich Cohen Verlag, p. 26.



 182 | René Rogelio Smith

Psíntesis · ISSN 3072-7499 · 2025 · Vol. II · 161-189

La sociedad se fue cargando de dioses.27 “En el marco de los dioses, 
todo parece legal…” (Mansilla, 2023). Ahora, teniendo a los dioses bajo 
su control, perfeccionaron la atemporalidad, con la que aspiraban a eva-
dir el mal. Ello significó un paulatino daño a la comprensión de la reali-
dad de Dios y del discernimiento del cosmos. La conciencia vaciada de 
un Dios creador también produjo el vaciamiento de una conciencia del 
cosmos. Desde allí fueron extraídos los dioses del reemplazo: el sol, las 
ranas, la luna, el rayo, la serpiente, el buey, el río, entre otros. Las majes-
tuosas manifestaciones del cosmos creadas por Dios los impactaron de tal 
manera que las transformaron en divinidades con las que procuraron, sin 
saberlo, simular a su originador. 

La comprensión de los estatutos operativos de la vida se pervirtió 
(White, 1998). Luego, los intentos de una explicación acerca del ser huma-
no fueron erráticos, imponiendo una deflación antropológica devastadora 
que cubrió a la geografía occidental (Sahlins, 2008). A diferencia de los 
hebreos, que mantuvieron un hombre entero, indivisible, los pueblos que 
se configuraron como griegos se obligaron a desdoblar su naturaleza sensi-
ble y temporal en una paralela, el alma atemporal, lo que disipó su unidad.  
El hombre se autopercibió compuesto de dos partes: cuerpo y alma.28

Las nuevas cosmovisiones operaron con tal fuerza que superaron la 
capacidad de comprensión racional. Con la eliminación de Dios y con 
la extracción de dioses robados al cosmos, se instaló un proceso invo-
lutivo, con una notable pauperización de las personas, que quedaron 
en soledad.29 El hombre quedó a la deriva, solo, generando mitos que  
calmaban el desconcierto. “En las sociedades más primitivas, la ansiedad y 
el desorden se neutralizan por el efecto de lo imaginario, de lo simbólico, 

27	 Las cosmovisiones contemporáneas no están libres de percepciones politeístas, aun el monoteís-
mo cristiano puede estar comprometido con aquellas. Véase, por ejemplo, Hedges, P. (2024). 
Christian polytheism? Polydox theologies of multi devotional and decolonial christianities. Rout-
ledge, Taylor & Francis Group.

28	 Aunque este planteo fue común a todos los filósofos griegos, fue particularmente incisivo en las 
ideas de Platón. Véanse, por ejemplo, las afirmaciones que aparecen en el Fedón.

29	 La mayoría de los autores observan la religiosidad primitiva desde este momento histórico, ig-
norando el progresivo deterioro humano previo, fruto de la creciente desorganización de las 
relaciones vitales, legalmente establecidas en la creación.



8. Cosmovisión y antropología como determinantes de la psicología | 183

Psíntesis · ISSN 3072-7499 · 2025 · Vol. II · 161-189

las prácticas ritualizadas” (Pániker, 2000, p. 197). Los efectos fueron vas-
tísimos: la lucidez entró en crisis y se consolidó la orfandad humana.30 

Al perder las instancias superior (Dios) e inferior (el cosmos), las per-
sonas fueron quedando solas, sin referentes (véase la figura 1, fase C). Y 
comenzaron a vivenciar el dolor del vacío. Soledad. Agobiados por la in-
seguridad, los hombres se refugiaron en sí mismos. La formulación de una 
posible orientación salvífica quedó a la deriva. Los hombres comenzaron 
a ser la medida de todas las cosas.31 En soledad, las personas pasaron a ser 
sus propios peones.

FASE A FASE B FASE C FASE D

DIOS ... ALMADIOS

HOMBRE HOMBRE ¿ - ?HOM - BRE

NATURALEZA ... CUERPONATURALEZA

Divinidades

Figura 1

En el desarraigo, el hombre quedó autoexpulsado. En el destierro, las 
personas vivieron un tiempo desechado que, sin embargo, transitaban 
cada día. El mal permaneció como huésped de la condición humana.  
En la dicotomía autoimpuesta, una parte, el alma, fue asumida como 
divina; otra, el cuerpo, correspondió a la materia (véase la figura  1, 
fase D). Este dualismo caracterizó a la antropología durante siglos y aún 
subsiste. La naturaleza humana como totalidad indivisible desapareció 
de la conciencia occidental.

Esta dicotomía estampó la atemporalidad en la construcción imagina-
ria del hombre con una parte eterna y atemporal que sobrevive al cuerpo 

30	 Esta perspectiva es muy enfática, propia de la cosmovisión hebrea (véanse las descripciones en el 
Pentateuco y en los análisis de los profetas hebreos). Una lectura que se asienta en otras cosmo-
visiones, más bien ve al ser humano como próximo al despertar de su conciencia.

31	 Esta expresión recuerda a Protágoras, sofista griego del siglo V a. C.



 184 | René Rogelio Smith

Psíntesis · ISSN 3072-7499 · 2025 · Vol. II · 161-189

luego de la muerte. Este dualismo impactó fuertemente a las construccio-
nes de la psicología.

El mal se volvió soberano, sostenido por las divinidades creadas. Así, 
las personas huyeron del tribunal que acusa,32 sin origen y sin finalidad. 
En esta condición, el mal no es una instancia subsidiaria en una condi-
ción moral inferior, sino que aparece metafísicamente implícito, unido al 
cosmos (Kaufmann, 1960). La esperanza se perdió. Y la trama no penetró 
Occidente de forma pacífica e inocente. Los desencuentros de estas cos-
movisiones ya habían sido anticipados con énfasis en el diseño temporal 
hebreo.33 Y se cumplieron.

Lo ocurrido fue un movimiento temporal ficticio, asumido para que 
nada cambie. El hombre no está en condiciones de crear tiempo. Este 
transcurre, a pesar de todas las percepciones. Tampoco desaparecen los 
estatutos que lo sostienen, aunque las personas los cancelen. Durante si-
glos se procuró sanear el pensamiento liberándolo de la carga mitológica 
histórica. Para ello, imperceptiblemente, se fueron construyendo nuevos 
mitos para deponer los anteriores, bajo la presunción de acierto. Fue un 
desfase de vastas consecuencias. Así se sobrellevó a un hombre creado por 
los hombres en un tiempo que no sucede. Fue la “esquizofrenia primor-
dial de Occidente”.34

Los referentes Dios-cosmos habían caducado. La identidad de Dios y 
del cosmos, que marcaba los tiempos, se disolvió mucho antes de la apari-
ción de la filosofía y de la antropología en particular.35 Por su parte, aun-
que el filósofo parta de nociones tácitas, esto “no necesariamente implica 
que se tenga conciencia de ello y, menos aún, que se reflexione sobre ello. 
Lo común y normal es que esa conciencia y esa reflexión no existan…” 

32	 Véanse, por ejemplo, las creencias acerca del juicio diseñadas en el Egipto antiguo, en cuyos mi-
tos incluyeron un plan de salvación que viene con la muerte y con la extinción.

33	 Véanse las anticipaciones de estas tensiones en los capítulos 2 y 7−12 del profeta hebreo Daniel, 
que se refuerzan con los planteos paralelos del escritor judío Juan el Apóstol.

34	 Aunque en otro contexto, la expresión pertenece a Joseph Conrad (2024). El corazón de las 
tinieblas. Debolsillo.

35	 Dadas las limitaciones de este ensayo, es apropiado constatar la configuración de estos procesos 
en las historias de la filosofía.



8. Cosmovisión y antropología como determinantes de la psicología | 185

Psíntesis · ISSN 3072-7499 · 2025 · Vol. II · 161-189

(Kerbs, 2014, p. 35). El control que estas nociones previas imponen se 
consolida en la historia y pasa inadvertido en el abordaje de las ciencias 
humanas (Kerbs, 2014).

Aunque con el andar de las edades se hicieron correcciones, la com-
prensión de la naturaleza humana disgregada —pero luego sistematizada 
por la cosmovisión griega— sigue siendo fragmentaria. En este marco, el 
hombre intentó resolver al hombre con la valiosa, pero limitada, razón 
humana.

Conclusión en tiempos 
de penuria

El abordaje de la persona humana siempre fue un desafío tanto para 
la reflexión como para la acción recuperadora. Un problema emergente 
radica en que, en ausencia de referentes, el hombre debe pensarse a sí mis-
mo, sin saber si sus conclusiones son acertadas o si lo hunden en su extin-
ción. Siendo que la cosmovisión es el recurso de apoyo que puede dirimir 
la perspectiva válida, su análisis es clave para dar seguridad.

Una cosmovisión que afronte el tiempo futuro, y que luego se concre-
te, puede habilitar un proceder reflexivo válido para abordar la compleja 
trama de principios que sostienen lo humano. En este contexto fueron 
consideradas dos grandes cosmovisiones fundantes del pensamiento oc-
cidental: la hebrea y la griega. En su comparación, es posible abrir un ám-
bito de reflexión fiable. Así quedamos en condiciones de asumir aquella 
perspectiva que mejor nos acerque a las leyes que sustentan la existencia 
humana.

En el ajetreo histórico de las ideas, se observa que, pretendiendo supe-
rar los condicionamientos de la antropología, primero se procuró elimi-
nar a Dios; luego se intentó desmantelar el cosmos. En ausencia de estos 
referentes clave, la existencia del hombre quedó en jaque. Así se fueron 
ahondando las grietas y se instaló el desconcierto. En las búsquedas se 
desarrollaron creencias apócrifas, porque las personas tienden a creer lo 
que la cosmovisión heredada les permite creer. Aunque nos pese, buena 
parte de nuestra cosmovisión está culturalmente colonizada desde hace 
siglos. Resulta difícil admitirlo porque hemos nacido en una trama social 



 186 | René Rogelio Smith

Psíntesis · ISSN 3072-7499 · 2025 · Vol. II · 161-189

ya montada. Desprovistos de la capacidad para reaccionar, ignoramos el 
cauce a seguir. Por otra parte, si no se corrige la percepción de tiempo 
—incluyendo la significativa unidad temporal de la semana hebrea—, la 
cosmovisión que respalda la acción profesional sobre los humanos será 
fragmentaria. 

En este marco, las ciencias humanas se desarrollaron como disciplinas 
vacilantes. La unidad indivisible de la persona, deformada, dejó sus frag-
mentos resultantes esparcidos durante muchos siglos. Buena parte del lar-
go recorrido histórico de la filosofía fue un intento de reunir esas parcelas 
y establecer coherencia. 

La partición del ser humano en alma y cuerpo no fue superada.  
La creencia en la inmortalidad del alma sigue siendo una perturbación. 
Ante la ausencia de claridad, la psicología y sus disciplinas afines corren 
el riesgo de promover la destitución del hombre, aun en nombre de su 
recuperación. No se advirtió que la racionalidad está condicionada por la 
cosmovisión que le da forma. Las cosmovisiones fallidas fueron las anfi-
trionas invisibles de la antropología. La razón, que se pretendía insobor-
nable, estuvo contaminada por los mitos de todos los tiempos. Creyendo 
erradicarlos, se fueron creando nuevos. ¿Cómo puede un mito erradicar 
a otro mito? 

La persona entera, indivisible, sigue siendo un desafío para la psico-
logía. El ser humano es una instancia íntegra (no integral),36 que, por ser 
creado, lleva las marcas distintivas que lo diferencian de otros seres vivos. 
Repensar al hombre entero, como unidad no desmontable, desde la psi-
cología, es hoy un deber imperioso.

Una apropiada consideración de las cosmovisiones situadas en los orí-
genes de la cultura occidental puede afianzar la vocación de rehabilitar 
a las personas bajo la orientación profesional. Allí radica la importancia 
capital de comprender la naturaleza humana como unidad indisoluble, 
con frecuencia ignorada en el fragmentado mundo contemporáneo.  
Su esclarecimiento orienta los regímenes de recuperación en el marco de 

36	 Véase Smith, R. (2014). Replanteos en torno de la educación en Occidente. Publicaciones Univer-
sidad de Montemorelos, pp. 92 y 93. 



8. Cosmovisión y antropología como determinantes de la psicología | 187

Psíntesis · ISSN 3072-7499 · 2025 · Vol. II · 161-189

una concepción del tiempo. Las intervenciones terapéuticas del psicólo-
go solo prosperan en plenitud cuando se recupera el tiempo como efecto 
globalizador de una amplia trama restauradora. Entonces cobra sentido 
el abordaje del sufrimiento y de la redención humana. Para ello, la privile-
giada posición de la cosmovisión hebrea abre una posibilidad de reflexión 
y de acción sin límites. 

Los planteos aquí expuestos no cuentan con prescripciones para los 
profesionales de la salud mental. No se trata de conocer los pasos a modo 
de recetas, sino de presentar criterios que convierten a las personas para 
asumir la legalidad de la naturaleza humana. Se trata de una conversión. 
Y esta exige tiempo de maduración y de replanteo. Implica un proceso 
prolongado de comunión con la cosmovisión restauradora. La reflexión 
intencionada modificará las presuposiciones defectuosas mientras los 
aciertos van ocupando su lugar. Luego, la iniciativa responsable recae en 
el profesional que se compromete vocacionalmente con las necesidades 
de las personas.

Referencias bibliográficas
Agamben, G. (1998). Homo sacer: el poder soberano y la nuda vida. Pre-Textos.

Agamben, G. (2007). Infancia e historia. Adriana Hidalgo.

Beriain, J. (2000). La lucha de los dioses en la modernidad. Anthropos.

Beriain, J. (2008). Aceleración y tiranía del presente. Anthropos.

Buber, M. (2020). ¿Qué es el hombre? Caparrós.

Dilthey, W. (2008). Introducción a las ciencias del espíritu. Alianza Universidad.

Dobelli, R. (2012). El arte de pensar. Taurus.

Ferry, L., y Gauchet, M. (2007). Lo religioso después de la religión. Anthropos.

Garrido, A. (2022). Las locas aventuras de la mitología griega. La Esfera de los Libros.

Han, Biung-Chul. (2012). La sociedad del cansancio. Herder.

Han, Biung-Chul. (2014). En el enjambre. Herder.

Han, Biung-Chul. (2015). El aroma del tiempo: un ensayo filosófico sobre el arte de demo-
rarse. Herder.

Heidegger, M. (2021). Ser y tiempo. Trotta.

Kaufmann. Y. (1960). The religion of Israel: From its beginnings to the Babylonian exile 
University of Chicago Press.



 188 | René Rogelio Smith

Psíntesis · ISSN 3072-7499 · 2025 · Vol. II · 161-189

Mansilla, K. G. Diálogos informales, 24 de marzo de 2023.

Pániker, S. (2000). Filosofía y mística: una lectura de los griegos. Kairós.

Reynoso, C. (2015). Corrientes teóricas en antropología: perspectivas desde el siglo XXI. 
Sb editorial.

Sahlins, M. (2008). The western illusion of human nature. Prickly Paradigm Press.

Sánchez Meca, D. (s. f.). Filosofía y pensamiento actual [documento en línea]. Departa-
mento de Filosofía, Universidad Nacional de Educación a Distancia. http://
qinnova.uned.es/archivos_publicos/webex_tipomatricula/11877/filosofiaypen-
samientoactualguiadidactica.pdf

Serna Arango, J. (2009). Somos tiempo. Anthropos. 

White, E. (1998). La educación. Asociación Casa Editora Sudamericana.



8. Cosmovisión y antropología como determinantes de la psicología | 189

Psíntesis · ISSN 3072-7499 · 2025 · Vol. II · 161-189

Anexo 
La cosmovisión como sostén 

de las ideas

Nivel percibido, 
consciente,  
del acto mental

Nivel no deliberado,  
no intencional,  
del acto mental

Disciplinas diversas
Psicología – Antropología – Ética – Estética 

Matemática – Física – Agricultura – Teología  
 Política – Educación – Economía  

Medicina – Astronomía – Geología – etc.

Presuposiciones
(legales + ilegales)

Cosmovisión
(válida o inválida)

Los tres grandes ámbitos disponibles al abordaje 
humano están presentes en las tramas de la 

cosmovisión griega clásica, en la cosmovisión 
hebrea antigua y en la base de todas las culturas.

Ideas acerca 
de Dios

Ideas  
acerca del 

cosmos

Ideas  
acerca del 
hombre

t - tiempo

t

Certezas Erratas+

Creencias

Conjunto de convicciones 
(verdaderas y falsas)




